
CUARESMA 2026

LITURGIA Y ESPIRITUALIDAD

VICARIA PARA LA PASTORAL
ARZOBISPADO DE SANTIAGO

DELEGACIÓN PARA LA EVANGELIZACIÓN

SIGNOS Y SÍMBOLOS 
CUARESMA Y SEMANA SANTA

«Vuelvan a mí de todo corazón» 
(Jl 2,12) 



Introducción

Las cenizas

El desierto

El ayuno

La limosna

La oración

Más  allá de la costumbre: un camino de regreso al corazón

Signo de fragilidad y verdad

Signo de silencio, prueba y encuentro

Signo de libertad y despojo interior

Signo de apertura y fraternidad

Signo de encuentro y escucha

ÍNDICE

03

05

09

14

18

22

2

El color morado 26Signo de reflexón y esperanza

El camino
Signo de seguimiento y fidelidad 30

La Cruz
Signo de amor entregado y vida nueva 34

La Resurrección
Es la Vida que Dios renueva en Cristo 38



MÁS ALLÁ DE LA COSTUMBRE: 

UN CAMINO DE REGRESO AL CORAZÓN 

La Cuaresma es un tiempo que muchos reconocen por sus signos y
símbolos: la ceniza, el color morado, el ayuno, la limosna, el camino
hacia la Pascua.
Sin embargo, no siempre estos signos logran tocar la vida ni despertar
preguntas profundas; a veces se repiten como gestos conocidos, pero
poco comprendidos. Por eso, este año te invitamos a vivir la Cuaresma
de manera más consciente, dejando que cada signo y cada práctica
iluminen tu vida y te conduzcan a una conversión auténtica del
corazón.

Este recurso pastoral nos invita a redescubrir los signos y símbolos de
la Cuaresma y la Semana Santa no como tradiciones del pasado, sino
como gestos vivos y significativos que, leídos en clave simbólica, se
abren a un sentido más profundo. Desde allí, dialogan con la
experiencia personal y comunitaria, iluminando la fe, la vida cotidiana y
el camino espiritual de quienes desean vivir estos tiempos litúrgicos
con mayor conciencia y profundidad.

3



Estos signos expresan experiencias humanas universales: la fragilidad,
la búsqueda, el deseo de cambio, la justicia y la esperanza. A la luz de
la Palabra de Dios, cada uno es presentado desde su sentido
tradicional y, a la vez, actualizado para la vida concreta, con el anhelo
de acompañar procesos personales y comunitarios, y de abrir caminos
de sentido y transformación.

Que este recorrido nos ayude a pasar de un mero conocimiento de los
signos a dejarnos interpelar y transformar por ellos, para vivir la
Cuaresma como un tiempo privilegiado de encuentro, conversión y
esperanza compartida.

4

MÁS ALLÁ DE LA COSTUMBRE: 

UN CAMINO DE REGRESO AL CORAZÓN 



LAS CENIZAS
Signo de Fragilidad y Verdad

SIGNO TRADICIONAL

La ceniza es uno de los signos más antiguos de la tradición

Bíblica, teniendo un doble significado:

Fragilidad humana: Nos recuerda que la vida es pasajera y que

dependemos completamente de Dios. Esto se expresa en la frase

pronunciada al recibir la ceniza: "Recuerda que eres polvo y al

polvo volverás" (Génesis 3,19).

Llamado a la conversión: Es un llamado a un cambio de vida,

como Jesús lo indica: "Conviértanse y crean en el Evangelio"

(Marcos 1,15). No es un gesto privado ni aislado, sino

profundamente comunitario. Todos, sin distinción, recibimos la

misma ceniza, recordándonos que nadie queda fuera de la

fragilidad común y que el camino de conversión lo recorremos

juntos, sostenidos por la misericordia de Dios.



CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

En una cultura que exalta la juventud, la productividad y el éxito, la
ceniza resulta incómoda. Nos recuerda una verdad que muchas
veces evitamos: no somos infinitos, no lo controlamos todo, no
todo depende de nosotros.

La ceniza nombra experiencias muy actuales: el cansancio que se
acumula, los proyectos que no resultaron, las pérdidas que nos
cambiaron, los límites que la vida impone. Incluso quien no cree
reconoce ese momento en que ya no se puede seguir como antes.

Pero la ceniza no es el final. Es el lugar donde Dios comienza de
nuevo. Allí donde reconocemos nuestra fragilidad, se abre un
espacio para la gracia, para la conversión y para una vida distinta. 

La ceniza anuncia que no todo está perdido: Dios sigue llamando,
incluso desde el límite, a volver a Él y a volver a vivir.

En la práctica de la Iglesia, su uso el Miércoles de Ceniza es una
tradición que nos invita a reconocer nuestra necesidad de Dios y a
emprender un camino de renovación espiritual.

Así, al recibir la ceniza, no solo recordamos nuestra fragilidad, sino
que renovamos nuestro compromiso de volver al Señor con un
corazón sincero y abierto a su gracia.

LAS CENIZAS
Signo de Fragilidad y Verdad

6



INTERPELACIÓN

LAS CENIZAS
Signo de Fragilidad y Verdad

A la luz de este signo, dejemos que la ceniza nos hable a la propia
vida y nos ayude a mirarnos con verdad:

¿Qué seguridades creía firmes y hoy se han vuelto ceniza?

¿Dónde me descubro más vulnerable?

¿Pongo mis límites en manos de Dios, confiando en su gracia,
o sigo enfrentándolos solo, apoyado únicamente en mis
propias fuerzas?

La ceniza no humilla: 
humaniza y despierta.

7



ORACIÓN

LAS CENIZAS
Signo de Fragilidad y Verdad

Dios de la vida, en medio de nuestros límites y
cansancios, nos presentamos ante ti tal como somos.

Cuando las seguridades se vuelven ceniza
y los caminos no resultan como esperábamos,

enséñanos a no huir de nuestra fragilidad.

Que este signo sencillo
nos recuerde que no estamos solos,

 que tu misericordia nos sostiene
 y que siempre es posible volver a comenzar.

Amén.

8



EL DESIERTO
Signo de silencio, prueba y encuentro

En el tiempo de Cuaresma, la Iglesia nos

conduce simbólicamente al desierto para

disponernos a la Pascua.  No se trata de

huir del mundo, sino de crear un espacio

interior donde la Palabra de Dios pueda ser

escuchada con mayor claridad. 

Algunos significados clave del desierto en

las escrituras:

Lugar de Prueba y Formación: El desierto

es un tiempo de dificultades (escasez, dolor)

que fortalece la fe y forma el carácter del

pueblo de Dios, evidenciado en los 40 años

del pueblo de Israel y la tentación de Jesús.

Encuentro con Dios (El "Midbar"): Lejos de

las distracciones del mundo, el desierto es

el lugar donde Dios habla al corazón

(términos hebreos midbar -desierto- y

medaber -hablar-). Moisés conoció a Dios

en el desierto.

SIGNO TRADICIONAL

9



Lugar de provisión Divina: A pesar de la esterilidad, Dios provee

alimento y agua, demostrando su providencia y amor, como el

maná en el desierto.

Lugar de transición y nuevo comienzo: Representa el paso

necesario entre una antigua forma de vida y el destino prometido

(ej. de Egipto a Canaán).

Espacio de soledad y dependencia: En el Nuevo Testamento,

Jesús a menudo buscaba lugares solitarios en el desierto para

orar y recargar fuerza espiritual, convirtiendo la aridez en un

espacio de comunión.

EL DESIERTO
Signo de silencio, prueba y encuentro

SIGNO TRADICIONAL



EL DESIERTO
Signo de silencio, prueba y encuentro

No siempre es silencio exterior, sino una experiencia de vacío y

desorientación. El desierto de hoy se vive muchas veces como

cansancio interior, dispersión o una búsqueda que no logra

encontrar palabras ni respuestas claras. 

Jesús no esquivó el desierto. Fue llevado allí por el Espíritu y

permaneció en él. En Jesús, el desierto deja de ser solo ausencia

y se convierte en lugar de verdad, de discernimiento y de decisión

por Dios.

La Cuaresma no invita a huir de estas experiencias ni a llenarlas

rápidamente, sino a atravesarlas con Él. 

Allí donde parece faltar todo, Jesús se hace cercano y sostiene el

camino. El desierto, vivido con Cristo, deja de ser solo prueba y se

vuelve espacio donde puede nacer una vida nueva.

CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

11



Allí donde parece faltar todo, Cristo se hace cercano. 
Desde esta certeza, dejemos que broten estas preguntas:

¿Qué desierto personal estoy llamado a atravesar en este
tiempo?

¿Qué necesito purificar para volver a lo esencial?

¿De qué manera, con Cristo, este desierto puede convertirse
en lugar de vida nueva?

El desierto no es castigo: 
es espacio de verdad.

EL DESIERTO
Signo de silencio, prueba y encuentro

INTERPELACIÓN

12



Dios que habitas el silencio, en medio del cansancio 
y la dispersión nos detenemos ante Ti.

Cuando el camino se vuelve incierto y las certezas 
se desmoronan, enséñanos a no huir del desierto interior.

Danos un corazón atento para escuchar lo que allí se revela,
y la confianza necesaria para dejarnos conducir hacia lo esencial.

Que este tiempo de Cuaresma abra en nosotros un espacio nuevo
donde tu presencia, sin imponerse, vuelva a hacerse cercana.

Amén.

EL DESIERTO
Signo de silencio, prueba y encuentro

ORACIÓN

13



 SIGNO TRADICIONAL

EL AYUNO
Signo de libertad  y despojo interior

El ayuno, en la tradición bíblica, no se reduce

a una simple abstinencia corporal ni a una

práctica externa. 

Es un gesto integral que compromete al ser

humano entero: cuerpo, mente y corazón. 

Al ayunar, la persona reconoce sus

dependencias, aprende a ordenar sus

deseos y crea un espacio interior disponible

para Dios y para el encuentro con los demás. 

Lejos de despreciar el cuerpo, el ayuno lo

integra y lo educa, ayudando a distinguir lo

necesario de lo superfluo y a orientar la vida

hacia lo esencial.



Al ayunar, se nos ofrece la posibilidad de detenernos y mirar con

verdad aquello que sostiene nuestra vida. Frente a Jesús, que

ayunó y confió plenamente en el Padre, podemos reconocer qué

ocupa hoy nuestro corazón y qué dependencias reclaman más

espacio del que les corresponde.

El ayuno nos invita a tomar conciencia de con qué llenamos

rápidamente nuestros vacíos y a qué voces damos mayor

autoridad. Vivido con Cristo, este gesto abre un camino de libertad

interior, donde el deseo se purifica y vuelve a orientarse hacia lo

que realmente da vida.

Que este tiempo nos ayude a dejarnos conducir por Él, para que el

ayuno no sea solo renuncia exterior, sino apertura a una vida más

justa, fraterna y verdadera:

«¿No será más bien este el ayuno que yo quiero: soltar las

cadenas injustas, desatar las correas del yugo, dejar libres a los

oprimidos y quebrar todo yugo?» (Is 58,6).

EL AYUNO
Signo de libertad y despojo interior

 CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

15



En un momento de silencio interior, dejemos que surjan estas
preguntas ante Dios:

¿Qué ocupa hoy gran parte de mi tiempo y de mi energía?

¿Qué me cuesta soltar o dejar de lado?

¿Qué espacio de libertad podría abrirse en mi vida a través del
ayuno?

EL AYUNO
Signo de libertad y despojo interior

 INTERPELACIÓN

16

Ayunar es recuperar 
la libertad interior.



En el ritmo acelerado de cada día,
nos detenemos ante Ti, Señor Jesús,

que ayunaste en el desierto
y mostraste el camino de la libertad interior.

Tú conoces aquello que ocupa
nuestro tiempo, nuestra atención y nuestro deseo.

Danos la gracia de mirarlo con verdad
y de soltar lo que no nos da vida.

Cuando el vacío nos incomoda
y buscamos llenarlo con lo inmediato,
enséñanos a permanecer y a confiar.

Con la intercesión de María,
mujer del silencio y de la escucha,

que este ayuno nos devuelva la libertad interior para
volver a elegir aquello que verdaderamente da sentido.

Amén.

EL AYUNO
Signo de libertad y despojo interior

 ORACIÓN

17



En la Cuaresma, la limosna aparece como un gesto que hace
visible la conversión del corazón. No es un gesto aislado, sino una
expresión concreta de la fe que se deja transformar por el amor de
Dios y se traduce en fraternidad responsable hacia los demás.

En la tradición bíblica, dar al necesitado es reconocer en él a un
hermano, compartir lo recibido y restituir dignidad. Por eso, la
limosna cuestiona la relación con los bienes y rompe el encierro en
uno mismo.

Vivida a la luz de Jesucristo, que se hizo pobre para enriquecernos
con su amor, la limosna se convierte en un acto de seguimiento y
en un camino de misericordia, solidaridad y compromiso con el
bien común.

LA LIMOSNA
Signo de apertura y fraternidad

 SIGNO TRADICIONAL

18



Hoy, la limosna interpela una cultura marcada por el
individualismo, la prisa y la indiferencia frente al dolor ajeno.

Dar no se reduce a una ayuda puntual, sino que implica dejarse
afectar por la realidad del otro y revisar el propio modo de vivir.

La limosna cuestiona la acumulación, el consumo sin medida y la
tendencia a pasar de largo ante las desigualdades e injusticias que
nos rodean.

Vivida en profundidad, la limosna se convierte en un gesto de
apertura y de encuentro: compartir tiempo, atención, escucha y
recursos; reconocer al otro no como destinatario de una ayuda,
sino como un hermano tocado por el dolor, la enfermedad, la
pobreza o el abandono. 

En este sentido, la limosna no solo transforma la vida de quien
recibe, sino también la de quien da, ensanchando el corazón y
devolviendo humanidad a los vínculos.

LA LIMOSNA
Signo de apertura y fraternidad

 CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

19



En presencia del Señor, dejemos que este signo confronte nuestra
manera de vivir:

¿Ante qué realidades de dolor o necesidad tiendo a pasar de
largo?

¿Qué me cuesta compartir: tiempo, atención, bienes,
cercanía?

¿Cómo puedo fortalecer mi testimonio de ayuda fraterna y
solidaria, para que el amor de Dios se haga visible en mis
gestos y actitudes hacia quienes más lo necesitan?

LA LIMOSNA
Signo de apertura y fraternidad

 INTERPELACIÓN

20

Dar limosna es aprender a mirar al otro
y hacerse cercano.



Señor Jesucristo,
 Tú que elegiste la pobreza para mostrarnos el amor del Padre,

 enséñanos a vivir con un corazón abierto y compasivo.

Líbranos del encierro en nosotros mismos
 y de la indiferencia que nos vuelve ajenos al dolor del otro.

 Danos la gracia de compartir lo que somos y lo que tenemos,
 nuestro tiempo, nuestra escucha y nuestra cercanía.

Que nuestra limosna, sostenida por tu Espíritu,
 sea signo de justicia y fraternidad,

 para que nuestra fe se haga concreta
 y el amor transforme nuestra manera de vivir.

María, Madre solícita y servidora,
 tú que supiste ponerte en camino ante la necesidad,

 acompáñanos en este tiempo de conversión
 y enséñanos a dar con sencillez y alegría.

 Amén.

LA LIMOSNA
Signo de apertura y fraternidad

 ORACIÓN

21



 SIGNO TRADICIONAL

La oración, unida al ayuno y a la limosna,
sostiene todo el camino cuaresmal. 
No es solo un conjunto de palabras o prácticas,
sino un modo de ponerse delante de Dios con
verdad. 

En la tradición bíblica, orar es abrir el corazón,
escuchar y dejarse mirar. La oración crea un
espacio interior donde la vida puede ser
presentada tal como es, con sus luces y
sombras, y donde la relación con Dios se
renueva desde la confianza.

En el tiempo de Cuaresma, la oración no busca
huir de la realidad, sino iluminarla. 

En medio del ruido y la dispersión, se vuelve un
acto de resistencia interior: detenerse, hacer
silencio y reconocer la presencia de Dios que
acompaña el camino. 

Así, la oración sostiene la conversión, orienta
las decisiones y mantiene viva la esperanza
mientras avanzamos hacia la Pascua.

LA ORACIÓN
Signo de apertura y fraternidad



Hoy, la oración se vive muchas veces como una búsqueda frágil y
entrecortada.

En medio de agendas llenas, notificaciones constantes y
preocupaciones que no dan tregua, detenerse para orar no resulta
sencillo.

Como en el Evangelio, cuando Jesús se retiraba a lugares
apartados para orar, la oración no siempre se presenta como
palabras claras o fórmulas aprendidas, sino como un deseo de
silencio, una necesidad de sentido o una pregunta que no
encuentra respuesta inmediata.

Vivida así, la oración se convierte en un gesto profundamente
humano: hacer espacio, escuchar lo que habita el corazón y
permanecer, aun cuando no se sabe bien qué decir. 

Siguiendo a Jesucristo y aprendiendo de María, mujer de la
escucha y del silencio, orar no es evadirse del mundo, sino
recuperar interioridad, dejar que la vida se unifique y permitir que,
en medio de lo cotidiano, una presencia discreta vuelva a hacerse
cercana.

LA ORACIÓN
Signo de apertura y fraternidad

 CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

23



En silencio, y a la luz de Jesús que se retiraba para orar, dejemos
que este signo dialogue con nuestra propia vida:

¿Qué lugar real tiene hoy la oración en mis días?

¿Me permito hacer silencio y escuchar lo que habita mi
corazón?

¿Busco a Dios en medio de lo cotidiano?

LA ORACIÓN
Signo de apertura y fraternidad

 INTERPELACIÓN

24

Orar es buscar a Dios en lo cotidiano 
y dejarse encontrar por Él.



Señor Jesucristo,
 Tú que buscabas el silencio para estar con el Padre

 y vivir desde su voluntad,
 enséñanos a orar con un corazón verdadero.

En medio de nuestras prisas y distracciones,
 condúcenos al espacio interior

 donde tu Palabra puede ser escuchada
 y nuestra vida presentada tal como es.

Que, unidos a Ti, Señor,
 nuestra oración no nos aparte del mundo,

 sino que nos haga más disponibles
 para vivir en esperanza

 y caminar hacia la Pascua.

María, Madre y oyente fiel,
 tú que guardabas todo en el corazón,
 acompaña nuestro camino de oración

 y ayúdanos a confiar aun en el silencio.

 Amén.

LA ORACIÓN
Signo de apertura y fraternidad

 ORACIÓN

25



EL COLOR MORADO
Signo  de reflexión y esperanza 

 

El color morado acompaña todo el tiempo de Cuaresma y expresa
el carácter penitencial y contemplativo de este camino hacia la
Pascua. Tradicionalmente está asociado a la conversión, a la
espera y a la sobriedad. 

No es un color de luto definitivo, sino de preparación: contiene en
sí la tensión entre la oscuridad y la luz que se acerca.

En la liturgia, el morado invita a detenerse, a silenciar lo superfluo
y a entrar en un tiempo distinto. 

Marca un ritmo más austero, que dispone el corazón para la
escucha, el discernimiento y la renovación interior, orientando la
vida hacia el misterio pascual de Cristo.

SIGNO TRADICIONAL



EL COLOR MORADO
Signo  de reflexión y esperanza 

 

Hoy, el morado puede leerse como un color que contrasta con una
cultura marcada por la prisa, la saturación y la búsqueda constante
de estímulos. 

Frente a lo inmediato y lo llamativo, el morado abre un espacio de
pausa y profundidad, recordando que no todo crecimiento es
visible ni inmediato.

Es un color que invita a mirar hacia dentro sin miedo, a aceptar los
procesos y a confiar en que la vida puede ser transformada desde
lo sencillo y lo silencioso. 

En medio de existencias fragmentadas, el morado señala la
posibilidad de un tiempo distinto, donde la espera no es vacío, sino
preparación.

En clave cristológica, el morado remite al camino de Jesús hacia la
Pascua: un camino de fidelidad y entrega sostenido por la
confianza en el Padre. 

No anuncia aún la luz plena, pero la anticipa. En la sobriedad del
morado ya late la promesa de una vida nueva que está por
manifestarse.

CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

27



EL COLOR MORADO
Signo  de reflexión y esperanza 

 

En actitud de oración, dejemos que este signo dialogue con
nuestra vida:

¿Qué lugar tiene hoy el silencio y la interioridad en mis días?

¿Qué necesito desacelerar o simplificar para vivir con mayor
profundidad?

¿Estoy dispuesto a habitar los procesos sin exigir respuestas
inmediatas?

INTERPELACIÓN

28

El morado de la Cuaresma nos invita a
desacelerar, entrar en el silencio y

habitar con paciencia los procesos del
corazón.



EL COLOR MORADO
Signo  de reflexión y esperanza 

 

Señor Jesucristo,
 Tú que caminaste hacia la Pascua

 en la discreción, el silencio y la fidelidad al Padre,
 enséñanos a vivir este tiempo con un corazón disponible.

En medio del ruido y la prisa,
 ayúdanos a detenernos,

 a aceptar los tiempos de espera
 y a confiar en la obra que Tú realizas en lo escondido.

Que en la sobriedad de este tiempo,
 madure en nosotros

 la alegría de la Pascua que se acerca.

María, mujer del silencio y de la esperanza,
 acompaña nuestro camino cuaresmal

 y enséñanos a guardar la vida en el corazón.

 Amén.

ORACIÓN

29



 

La Cuaresma ha sido entendida desde antiguo como un camino:
un tiempo de paso, de conversión y de preparación hacia la
Pascua. 

La liturgia y la espiritualidad cuaresmal hablan de “caminar”, de
“volver”, de “preparar el corazón”, evocando la experiencia bíblica
del éxodo y el peregrinar del pueblo de Dios hacia la libertad.

Este camino no es solo exterior ni cronológico, sino
profundamente interior. Supone dejar atrás aquello que esclaviza,
aprender a confiar nuevamente en Dios y avanzar, paso a paso,
hacia una vida renovada. 

Caminar en Cuaresma es disponerse a ser transformados,
aceptando procesos, ritmos y decisiones que orientan la vida hacia
Cristo.

El CAMINO
 Signo de seguimiento y fidelidad 

SIGNO TRADICIONAL



EL CAMINO
 Signo de seguimiento y fidelidad 

 

Hoy, la experiencia del camino se vive muchas veces de manera
fragmentada. 

Hay trayectos interrumpidos, búsquedas sin rumbo claro y una
sensación frecuente de estar siempre en movimiento, pero sin
llegar del todo. 

En ese contexto, la Cuaresma propone recuperar el sentido de un
camino con dirección y sentido.

En clave cristológica, Jesús no solo indica el camino: Él mismo es
el Camino. 

Caminar en Cuaresma es aprender a seguir sus pasos, aun
cuando el trayecto incluya cansancio, dudas o momentos de
oscuridad. 

No se trata de llegar rápido, sino de caminar con Él, confiando en
que cada paso, incluso el más pequeño, puede abrirse a la
esperanza de la Pascua.

31

CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL



EL CAMINO
 Signo de seguimiento y fidelidad 

 

En actitud de oración, dejemos que este signo interpele nuestra
vida:

¿Hacia dónde estoy orientando hoy mi caminar?

¿Qué pasos necesito dar para seguir más de cerca a Jesús?

¿Me permito vivir los procesos o busco llegar sin atravesar el
camino?

32

INTERPELACIÓN

La Cuaresma es un camino con sentido: 
caminar con Cristo.



EL CAMINO
 Signo de seguimiento y fidelidad 

 

Señor Jesucristo,
 Tú que caminaste con fidelidad
 hasta entregar la vida por amor,

 enséñanos a caminar tras tus huellas.

Cuando el camino se vuelve incierto o pesado,
 quédate con nosotros

 y sostén nuestros pasos con tu Palabra.

Que nuestro caminar, aun frágil y lento,
 nos conduzca contigo

 hacia la vida nueva de la Pascua.

María, discípula perfecta,
 que acompañaste a tu Hijo hasta la cruz
 y esperaste la Pascua en silencio y fe,

 guíanos en este tiempo cuaresmal.

 Amén.

33

ORACIÓN



LA CRUZ
 Signo de amor entregado 

y vida nueva

 

La cruz ocupa un lugar central en la Cuaresma y culmina el
camino que conduce a la Pascua. 

No es solo recuerdo del sufrimiento de Jesús, sino revelación del
amor llevado hasta el extremo. En la cruz, Cristo entrega su vida
libremente, permanece fiel al Padre y asume el dolor del mundo
para abrir un camino de salvación.

Para la fe cristiana, la cruz no es un final, sino un paso. En ella se
manifiesta la paradoja del Evangelio: donde parece haber fracaso,
Dios hace brotar vida; donde hay entrega, nace la esperanza. 

Contemplar la cruz en Cuaresma es aprender a mirar el dolor a la
luz del Amor que salva.

SIGNO TRADICIONAL

34



LA CRUZ
 Signo de amor entregado y vida nueva

 

Hoy, la cruz sigue interpelando una cultura que busca evitar el
sufrimiento, negar la fragilidad o eliminar todo lo que incomoda. 

Frente a la lógica del éxito inmediato y del bienestar sin fisuras, la
cruz recuerda que la vida también pasa por la entrega, el límite y la
vulnerabilidad.

En clave cristológica, la cruz no glorifica el dolor ni lo justifica, sino
que revela que Dios no permanece ajeno al sufrimiento humano. 

En Jesús crucificado, Dios se acerca, comparte la herida y la
transforma desde dentro. 

Por eso, la cruz no invita a resignarse, sino a confiar en que
incluso lo más oscuro puede ser atravesado por el amor y abierto
a una vida nueva.

CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

35



LA CRUZ
 Signo de amor entregado y vida nueva

En silencio, y a la luz de Cristo crucificado, dejemos que este
signo dialogue con nuestra vida:

¿Qué cruces cargo hoy y cómo las vivo?

¿Qué cruces reconozco en nuestra sociedad?

¿Me dejo acompañar por Cristo en lo que más cuesta?

 INTERPELACIÓN

36

La cruz es el lugar donde Dios 
no se aleja del dolor humano.



 

Señor Jesucristo,
 Crucificado por amor,
 Tú conoces el dolor,

el abandono y la entrega total.

En nuestras propias cruces,
 quédate con nosotros

 y enséñanos a no huir del sufrimiento,
 sino a vivirlo contigo y desde el amor.

Que la cruz, signo de tu amor entregado,
 nos conduzca a la vida nueva de la Pascua

 y nos enseñe a amar como Tú.

María, Madre al pie de la cruz,
 tú que permaneciste fiel en la hora oscura,

 acompaña nuestro caminar
 y sostén nuestra esperanza.

 Amén.

LA CRUZ
 Signo de amor entregado y vida nueva

ORACIÓN



LA RESURRECCIÓN
Es la Vida que Dios renueva en Cristo

 

La Resurrección de Jesús es el acontecimiento central de la fe
cristiana y el fundamento de la esperanza de la Iglesia. 
En Él, el Padre confirma definitivamente que su proyecto de amor
y salvación es más fuerte que el pecado y la muerte. 

Como enseña la constitución Lumen gentium, del Concilio
Vaticno II, Cristo resucitado inaugura una humanidad nueva y
convoca a la Iglesia como pueblo reunido en la esperanza de la
vida definitiva (cf. LG 2–3).

El Catecismo de la Iglesia Católica afirma que la Resurrección no
es un simple retorno a la vida terrena, sino el paso de Jesús a
una vida nueva, gloriosa, donde su humanidad queda
plenamente transformada por el Espíritu (cf. C.E.C. 638–645). 
En Jesús resucitado, Dios anticipa el destino al que estamos
llamados todos: la comunión plena con Él.

Este signo no se reduce al futuro. 
La constitución pastoral sobre la Iglesia en el mundo, Gaudium et
Spes, del Concilio Vaticano II, enseña que, el misterio pascual
ilumina la condición humana concreta, marcada por el dolor, el
esfuerzo y la búsqueda de sentido. 
En la Resurrección de Cristo, el sufrimiento no queda negado,
sino asumido y transformado; la muerte no es eliminada, pero
pierde su poder definitivo (cf. GS 18–22).

SIGNO TRADICIONAL

38



 

LA RESURRECCIÓN
Es la Vida que Dios renueva en Cristo

La Resurrección de Jesús es, así, signo de vida nueva, de
esperanza confiable y de sentido para la historia humana.  Revela
que toda entrega vivida en el amor tiene fecundidad, que la justicia
y la paz no son ilusiones, y que la vida humana está llamada a
más que lo inmediato.

Creer en Jesús resucitado es vivir desde ahora como hombres y
mujeres de Pascua: abiertos a la novedad de Dios, comprometidos
con la vida, y sostenidos por la certeza de que, en Cristo, la
muerte no tiene la última palabra.

SIGNO TRADICIONAL



La Resurrección de Jesús es la luz que irrumpe cuando el sentido
parece desvanecerse y la fe se vuelve frágil. Es la fuerza
silenciosa que nos levanta cuando el corazón se cansa y la
esperanza parece lejana.

Cuando la vida se vuelve rutina, cuando el cansancio o el vacío
nos pesan, Jesús resucitado no se aleja. Al contrario, se hace
cercano. No reprocha nuestras sombras ni se escandaliza de
nuestra debilidad. Camina a nuestro lado cuando rezar cuesta,
cuando creer duele y cuando la vida parece perder su sabor.

Su Resurrección no se impone como una exigencia, sino que se
ofrece como una presencia fiel que sostiene, acompaña y vuelve a
abrir horizontes. Acoger esta gracia no significa forzarse ni hacer
más, sino dejarnos encontrar.

Todo comienza al atrevernos a reconocer con verdad lo que nos
habita, sin máscaras ni disimulos. Presentarnos ante Jesús tal
como estamos: con el cansancio, la falta de ganas, el silencio
árido y las preguntas que no tienen respuesta. Allí, precisamente
allí, la vida nueva comienza a germinar.

LA RESURRECCIÓN
Es la Vida que Dios renueva en Cristo

40

CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL



LA RESURRECCIÓN
Es la Vida que Dios renueva en Cristo

41

CLAVE SIMBÓLICA ACTUAL

Abrirse a la Resurrección es permitir pequeños gestos: quedarse
un momento en silencio, escuchar una palabra aunque no
conmueva, dejarse acompañar. 

La gracia suele actuar despacio y sin ruido, cuando dejamos de
exigir resultados inmediatos.

Creer en Jesús resucitado es confiar en que Dios sigue obrando
aun cuando no lo sentimos, y animarnos a dar un paso más,
pequeño, frágil, sabiendo que allí, casi sin darnos cuenta, la vida
vuelve a despertar.



Jesús resucitado camina con nosotros y vuelve a abrir la vida allí
donde parecía cerrada. 

Dejemos que su esperanza nos alcance:

¿En qué aspectos de mi vida experimento hoy cansancio, vacío
o falta de sentido?

¿Qué situaciones siento “cerradas” o sin salida y necesito
confiarle a Jesús resucitado?

¿Cómo puedo ser, para otros, un testigo sencillo de esperanza
y vida que renace?

 INTERPELACIÓN

LA RESURRECCIÓN
Es la Vida que Dios renueva en Cristo

42

La Resurrección no borra las heridas: 
las transforma en vida nueva.



 ORACIÓN

Jesús resucitado,
Tú que venciste la muerte
y sigues caminando con nosotros,
acércate a nuestra vida tal como está.

Cuando el cansancio pesa
y el sentido parece apagarse,
recuérdanos que no estamos solos
y que tu vida nueva sigue brotando.

Entra en nuestras situaciones cerradas,
en lo que no sabemos cómo resolver,
y enséñanos a confiar
en que contigo siempre hay un camino abierto.

Que María, Madre de la esperanza,
nos acompañe en este caminar,
nos ayude a confiar incluso en la noche
y nos enseñe a ser testigos sencillos
de la Resurrección de su Hijo.

Amén.

LA RESURRECCIÓN
Es la Vida que Dios renueva en Cristo

43



PARA SEGUIR CAMINANDO

La Cuaresma y Semana Santa, nos invitan a recorrer un camino
que va más allá de los gestos externos: ceniza, desierto, ayuno,
oración, limosna. Cada signo es un lenguaje que habla al corazón,
ilumina nuestra vida y nos interpela en lo personal y comunitario.

Estos signos nos enseñan que la conversión no es un acto
aislado, sino un proceso integral: reconocer nuestros límites y
dependencias, aprender a escuchar, abrirnos a los demás,
acompañar a quienes sufren y caminar con Cristo hacia la vida
nueva de la Pascua.

Vivir este tiempo litúrgico a la luz de Jesús, significa dejar que
cada gesto nos transforme, que cada experiencia nos haga más
humanos y más solidarios, y que nuestra fe se vuelva concreta, en
amor, justicia y esperanza.

Este camino se hace más hondo cuando miramos toda la vida y
entrega de Jesús, desde su encarnación, su opción por los más
pobres, pecadores, por los que viven en las periferias, cuando se
inclina para lavar los pies a sus discípulos, cuando se entrega
como pan partido y compartido. Él nos abre a la vida nueva en la
Resurrección, mostrándonos que el amor vivido hasta el extremo
nunca es estéril.

Que la Virgen María, modelo de apertura y fidelidad, nos
acompañe en este camino, para que nuestra Cuaresma y Semana
Santa no sea solo tiempo de observancia, sino una verdadera
experiencia de encuentro con Dios y con los hermanos.

44



Síguenos en las Redes Sociales del 
Área de Liturgia y Espiritualidad

del Arzobispado de Santiago

Instagram Facebook

Web YouTube

LITURGIA Y ESPIRITUALIDAD

VICARIA PARA LA PASTORAL
ARZOBISPADO DE SANTIAGO

DELEGACIÓN PARA LA EVANGELIZACIÓN


